
МОСКАЛЮК Ірина -  
молодший науковий співробітник 

Волинського краєзнавчого музею, м. Луцьк 
Образ Богородиці Одигітрії у волинському іконописі XVII- XVTII ст.

Іконографія Богородиці складалась впродовж багатьох століть і сьогодні вона є центральною за 
значенням і найбільшою за об’ємом течією православного іконописання. Об’єднуючи десятки різних 
типів зображення і більше 800 варіантів, що базуються на конкретних історичних прототипах, вона 
підкреслює особливе місце Божої Матері в християнській і, особливо, православній культурі. Сприй­
няття образу Богоматері визначають традиції її зображення. З одного боку, це — особливе пошану­
вання і любов, пов’язані з ідеєю божественного заступництва, всепрощення, чудесного порятування з 
біди. Характерно, що саме лики Богородиці ~ серед більшості зцілюючих і чудотворних ікон. Адже 
саме до неї звертались під час великої небезпеки -  пожеж, епідемій, воєн, а легенди про випадки чу­
десного порятування міст, або ж неймовірні зцілення безнадійно хворих часто зустрічаємо в оповідях 
про той, чи інший чудотворний образ. (Наприклад, Тростянецька, Кам’янецька, Холмська.) З іншого 
боку, зображення Богородиці виражають певний спектр догматичних положень церкви і, перш за все, 
догму боговтілення, котра є одним із наріжних каменів християнства в цілому. З точки зору право­
славного вчення, зображення Богородиці розповідає про єднання божественного і земного начал , про 
пришестя Ісуса Христа, рожденного у непорочному зачатті, на землю.

У житті православного християнина ікона займає важливе місце. Вона стала невід'ємною час­
тиною православної традиції, без неї важко уявити православний храм і богослужіння, будинок пра­
вославного християнина і його життя. Народжується людина або вмирає, відправляється в далеку до­
рогу або починає якусь справу -  її життя супроводжує священний образ -  ікона. Ікона у православ’ї -  
це святиня. Вона займає чільне місце у храмах, в оселі кожної християнської сім’ї. Дивлячись на неї, 
підносимо свої молитви до Бога, Богородиці Діви та святих. Просимо захисту, здоров’я чи допомоги 
в наших ділах. Значення ікони в православному світі можна порівняти зі Святим Письмом і Передан- 
ням.
Богоматір здавна вважається покровителькою та заступницею України -  Русі. Образ Богоматері був 
одним з найбільш шанованих і улюблених народом. З найдавніших часів до наших днів збереглися 
практично незмінними основні типи зображення Богородиці. Іконописці у своїй роботі орієнтувалися 
на нерукотворні образи Богоматері («Лідська»), або на образи, згідно із легендою, виконані за її жит­
тя святим євангелістом Лукою. Основні типи ікон прийшли на Київську Русь із Візантії з прийняттям 
християнства. Пізніше варіанти іконографії цих типів отримали назви за місцем їх появи, зображення 
чи прославлення.
Одигітрія (грец. 05г|уг|хріа -  «Провідниця до спасіння»), один з найбільш поширених типів зобра­
ження Богоматері з немовлям Ісусом, за переказами, написаний євангелістом Лукою. Отрок Христос 
сидить на лівій руці Богородиці, наче на троні, правою рукою він благословляє, а лівою -  тримає су­
вій, рідше -  книгу. Божа Матір правою рукою вказує на Спасителя, тобто правильний шлях для на­
слідування у нашому житті. Цей тип богородичних ікон отримав надзвичайно широке поширення в 
усьому християнському світі, а особливо у Візантії і на Русі.

Іконографічний тип Богородиці Одигітрії, що втілював ідею заступництва та милосердя Бого­
матері, посів одне із перших місць в пантеоні християнських святих. Сформований у Візантії тип 
Одигітрії був принесений у Київську Русь вже у XII ст. і став найшанованішим образом в Україні, і 
на Волині зокрема, в усі наступні століття. Образний вплив Одигітрії та її традиційна композиція 
протягом віків були найбільш консервативними, але вже з кінця XVI ст. в самому трактуванні образу 
та використаних художніх засобах можна помітити суттєві зміни. Розвиток цього іконографічного 
типу, як і розвиток місцевого іконопису в цілому залежав від історичного процесу, від місцевих реа­
лій, умов співіснування різних християнських конфесій. Важливим було і положення Волині, яка в

175



силу того, що входила до складу Литовської держави, а пізніше Речі Посполитої,в першу чергу • 
вала на собі вплив європейської культури. * В|Дчу-

Східні традиції, що лежали в основі православного іконопису, доповнювались місцевим 
сприйняттям, в якому з часом все відчутнішими ставали впливи західного мистецтва. Візан 
іконографічна схема обростала новими деталями, пристосовуючись до сфери побутування м‘ СЬКа 
традицій, смаків і уподобань. ’ цевих

Образ Богородиці Одигітрії -  один із багатьох у колекції, який потребує дослідження 
вчення. Та Ви~

Вже наприкінці XVI ст. у волинському іконописі починають чітко простежуватись реаліст 
тенденції, що з'явились під впливом ренесансного мистецтва Західної Європи. Використовуючи *** 
новні традиційні художні засоби відтворення, такі як площинне трактування,поступово маляри вп°С* 
ваджують нові прийоми живописного відображення. В цьому плані, безперечно заслуговує на v 
гу,одна із найдавніших ікон із колекції Волинського краєзнавчого музею, образ із Успенського хпа 
с. Старий Порицьк Іваничівського району -  Богородиця Одигітрія кін. XVI ст. (Ж-313). Зображення 
відповідає класичній іконографії: урочисто-велична Марія тримає на лівій руці Христа, що благосло­
вляє. За своєю іконописною стилістикою, монументальною композицією ікона не відходить від кла­
сичних традицій XVI ст., разом з тим вона набуває нової пластичної виразності. У межах площинної 
канонічної схеми автор ікони посилює світлотіньове живописне ліплення ликів. Лики персонажів рь- 
жево-вохристої карнації, овальні, з масивними рисами, окреслені чорною контурною лінією. Об'єм­
ність досягається за допомогою світлотіні, хоча зберігаються і движки. Традиційний колорит ікони 
відзначається гармонійною цілісністю. Драпіровки мафорію Богородиці модельовані темними смуга­
ми по дзвінкій кіноварі. Розробка складок хітону оригінальна: тонкі червоні лінії, білильні мазки і 
висвітлення на блакитному тлі. Білий колір сорочки Ісуса перегукується з білим згорнутим сувоєм у 
його лівій руці. Складки гіматію виконані темно-коричневими лініями по насиченій вохрі. Ікона по­
значена декоративністю, про що свідчать оздоблення "каменями і перлами" горловини і обшлагів хі­
тону Богородиці та гравійовані крапковим орнаментом німби. Декоративність посилюється орнамен­
тацією тла гравійованим рослинним візерунком, в основі якого -  цвіт граната. Саме цей мотив стає 
особливо популярним на волинських іконах першої половини XVII ст.. За композиційною схемою 
ікона близька до Смоленської ікони Богородиці: Марія зображена поколінно, у легкому повороті влі­
во, але без нахилу голови до Дитини. Постать її рівна і урочиста. Христос сидить на лівій руці Мате­
рі, обидві його ніжки звисають з руки Богородиці, розміщені на одному рівні ступні розвернені впра­
во.

Колоритним і за формою, і за змістом, і за особливостями художнього стилю анонімного маля­
ра є образ Богородиці Одигітрії XVII ст. (1-95). Ікона знайдена в Успенському храмі с. Твердині Ло-

Tv/ Т  ЧЯ1М UO DinillUV
має зовсім інший характер. Перед нами надзвичайно теплий лагідний лик Богородиці, із посмішкою 
на вустах. Це образ люблячої Матері усього світу, яка з ніжністю тримає на руках Спасителя і спо­
глядає на нас. Лаконічно й майстерно, з відтворенням матеріальності, модельовано відливи складок 
темно-коричневого оксамиту у мафорії Богородиці. Цей темно-коричневий мафорій має білі відворо­
ти з відтворенням білого атласу, Стонованим і наближеним до мафорію Богородиці, бачимо складний 
і вишуканий, червоно-коричневий колір гіматію Христа, асист якого зроблено рідкісним способом, -  
твореним золотом з пензля. Білий з блакитним відливом хітон Христа вдало поєднується з відворота­
ми мафорію з білого атласу. А її виразно синій хітон з розкішними широкими смугами, червоного з 
золотом, геометричного орнаменту у завершеннях рукавів і вирізу під шиєю справляє особливий де­
коративний ефект. У цій волинській іконі ми із захопленням спостерігаємо прекрасні, одухотворені, 
високої культури малярства лики постатей як Богоматері так і маленького Спаса.

У музейній колекції зберігаються ікони, які відзначаються яскраво вираженим індивідуальним 
стилем [4]. їх автор -  маляр, який працював в одній із монастирських малярських майстерень на те­
риторії колишнього Ковельського повіту. У мистецтвознавчій літературі він умовно називається «Во­
линський іконописець 1630 року». Його роботам притаманні елементи народної творчості, водночас 
він намагається поєднати принципи традиційної іконографії з новими віяннями доби українського 
ренесансу. Саме іконі Богородиці Одигітрії поч. XVII ст. (Ж -  259) з Покровської церкви с. Вобли 
Турійського р-ну властивий аскетичний дух середньовічного іконопису. Його «Богородиця» відтво­
рює канонічний образ, разом з тим відзначається ліричним настроєм та лагідним спокоєм. Помітна 
диспропорція -  фігура Божої Матері дещо видовжена, непропорційна відносно постаті Немовляти. 
Палітра кольорів неширока (темно-червоний, блакитний, білий). Лики та постаті персонажів практи­
чно позбавлені об'ємності, контурна чорна лінія додає зображенню строгої графічності. Іконограф*4- 
на схема, яка пізніше найчастіше зустрічається у волинських Одигітріях XVII ст.: Богородиця у три- 
четвертному повороті до Ісуса (але голова не схилена до Дитини), права її рука перед грудьми, ліва -
176



підтримує Христа, який правою рукою благословляє, у лівій тримає білий згорнутий сувій; Христос 
розвернений до Матері, його ніжки вільно звисають донизу, одна нога розпрямлена, друга -  зігнута в 
коліні[4].

Своєрідною суворістю відзначається ще один твір, який належить до кола «Волинського іко­
нописця 1630 р.»- ікона Богородиці Одигітрії першої половини XVII ст. (Ж-289) з Різдво- 
Богородичної церкви с. Видерта Камінь-КаширсЬкого р-ну. Автор дещо по-іншому моделює обличчя 
і руки персонажів, в них відчутно зменшується графічна основа, ширше застосовується світлотіньове 
моделювання. Широкі пробіли, чорні та коричневі лінії різної товщини творять густі драпірування на 
одязі, що надають іконі своєрідної особливості і декоративності. Ця декоративність посилюється срі­
бним дрібним рослинним орнаментом на гіматії Христа і широкій тасьмі, що облямовує одежі Бого­
родиці і хітон Ісуса, гравіюванням кривими язиками -  променями і рослинним орнаментом німбів, 
червоним намистом на шиї Богородиці. Іконографічна схема та ж.

В другій половині XVII ст. з’являються зміни у техніці іконописання, прийомах обрамлення 
ікон, характерне різьблене тло, золочене або сріблене, тоноване під золото. Поступово формуються 
нові канони зображень. Якісна зміна внутрішньої характеристики художнього образу як відображен­
ня суспільно-політичних та історико-культурних подій приводить до того, що лики на іконах явно 
пом'якшуються, стають лагіднішими, наближаються до національного українського типу, Маляри 
намагаються показати не лише багатогранні у своїй високій духовності образи небожителів, а і їх су­
то людські риси, об'єднуючи духовне і світське, небесне і земне. В іконах цього періоду помітне тя­
жіння авторів до відображення життєвих прототипів. Прообразом Богоматері служить проста, зрілого 
віку жінка з селянським типом обличчя. В ньому втілюється ідеал краси, образ матері. Близький кож­
ній людині.

Ікона Богородиці Одигітрії кін. XVII ст.(І-ІбЗ) із церкви Казанської ікони Богородиці с. Буцин 
Старовижівського району теж зберігає цю тенденцію. В ній сполучаються старі іконописні прийоми з 
новим живописним моделюванням: узгодженість декоративної форми з м'якістю живописної пласти­
ки. У характеристиці образів Богородиці та Ісуса автору ікон вдалося подолати прийоми застиглості 
та умовності: персонажам він надає реальних портретних рис, що робить Матір і Дитя дуже схожими 
(округлі рожеві лики з яскравим рум'янцем ). Зачаровує злагодженість колірної гами: темно- 
вишневий із золотим в іконі. Замість згорнутого сувою в руці Христа з'являється Євангеліє.

Волинські майстри створюють переважно споглядальний тип особистості, лики персонажів на­
повнюють виразними людськими почуттями, які передаються у легкому нахилі голови Богородиці до 
Сина, у її спокійно-лагідному погляді, у стриманій усмішці, що з'являється на обличчях Матері і Ди­
тини.

Богоматір на іконі Одигітрії XVII ст. (Ж-238) з Симеонівської церкви с. Суходоли Володимир- 
Вппинсккпго п- hv  ппиирптяг VRarv не пише бепчяпепечною мяйстепністю іконописпя. япе й оспбли-

'  " l  ^  ' У  - - *  - *  - ■ .............................. 1 1 '  >

вою чарівністю, спокоєм, благодаттю, що відчуваєш поряд із нею. Згідно з традицією, зображення 
Діви поясне, на лівій руці Вона тримає Ісуса Христа, а правою вказує на Нього. Одягнена Пречиста у 
зелений хітон, оздоблений широкою орнаментованою тасьмою на обшлагах і горловині, вишневий із 
зеленим виворотом мафорій, облямований золотним шиттям, та зірками. Її ніжний лик обрамляє лег­
кий серпанок. Ісус Христос піднятою правою рукою благословляє, ліва лежить на колінах. Спаситель 
одягнений у білий, підперезаний червоно-золотим поясом хітон із клавом. На ньому також вохристий 
гіматій, декорований золотим асистом. Маляр майстерно моделює складки одеж зіставленням темних 
смуг і висвітлень. Нас зачаровують одухотворені, прекрасні лики, сповнені мудрості, безмежної лю­
бові, всепрощення. Бездонні, великі темні очі, довгі чорні брови, прямий ніс, маленькі ніжно-рожеві 
вуста Богородиці -  риси, притаманні типажу української жінки. Німби золочені: Богоматері -  плос­
кий, окреслений, Ісуса хрещатий. Пишний декоративний ефект справляє золочене тло ікони, граві­
йоване рослинним орнаментом, в основі якого -  цвіт граната, гвоздики, перевиті стебла, акантове ли­
стя, пуп’янки, дрібні насічки. Образ «Богородиця Одигітрія» з Суходолів сповнений духовності, ви­
сокого естетичного смаку і, без сумніву, належить до кращих зразків волинської іконописної школи 
XVII ст.

У колекції музею вирізняється ціла група пам'яток XVIII ст., що мають стилістичні ознаки ба­
роко: вибагливість ліній, світлотіньове моделювання, підвищена декоративність. Особлива при­
страсть до декоративності помітна у роботах волинських малярів, ікони яких поширювались в межах 
Луцького, Маневицького, Рожищенського районів Волині. Ці ікони об'єднує не лише композиційне 
рішення, але й декоративні риси: не тільки тло ікон, але й одяг персонажів оздоблені глибоко різьб­
леним рослинним орнаментом, симетричним на тлі і досить вільним на вбранні. Такий прийом деко­
рування, як імітація срібних шатів, був поширеним в іконописі на той час. Ці твори виконані досить 
стримано, у дещо аскетичній манері. Хоча їх автори менш вправні у відтворенні ракурсів та анатомі­
чних пропорцій. Іконографічна схема Одигітрії доповнюється тут образами ангелів, що коронують

177



Богородицю. Ця композиція поширилась на Волині саме у XV11I ст. в зв'язку з утвердженням унії 
маляри -  василіани почали орієнтуватися на максимальне наближення іконографії, стилю та споссі1 
малювання до творів західного типу. Часто на цих іконах ми бачимо короновану Богоматір Мадон У 
Цю ускладнену схему можна назвати «Марія -  королева світу», як це прийнято у білоруському^ 
польському мистецтві.[3,]

На перших порах василіани суворо дотримувались обрядів і звичаїв східної церкви. Але вже на 
ступні покоління монахів все більше переймали порядки інших чернецьких орденів латинського Birvv 
сповідання. Саме монахами-василіанами в Італії був запозичений обряд коронування ікон Богоматері В 
практиці римо-католицької церкви коронування ікони означало приблизно те саме, що і канонізація по 
відношенню до святого. Обряд коронації і іконографічний тип коронованої Богородиці тісно пов’язані 
між собою. Цілком можливо, що цей образ якраз і виник як осмислення і реальне втілення сюжету ікон 
«Коронування Богородиці» тільки в земній інтерпретації. [5] Сюжет склався давно, а в його основі ле­
жить уявлення про Богородицю, як про Царицю. В окрему групу можна виділити ікони «Коронування 
Богородиці» двома ангелами XVIII ст. із с. Тростянець (Ж-339), та с, Прилісне (1-156).

Спираючись на канонічну іконографічну схему, волинські маляри привносять своє світосприй­
няття у трактуванні традиційних образів, доповнюючи композицію незначними деталями або ж no- 
збавляючи звичних атрибутів чи змінюючи їх пози. В особливому малярському стилі подає образ Бо­
городиці автор ікони "Нев'янучий цвіт" XVIII ст.(І-225) із Михайлівської церкви с. Окорськ Локачин- 
ського району. 16 квітня Православна Церква прославляє ікону Божої Матері "Нев'янучий цвіт". На
іконі Пресвята Богородиця на одній руці тримає Ісуса Христа, а в другій -  білу квітку, яка символізує 
нев’янучий цвіт дівоцтва і непорочності Пречистої Діви; предвічне вибранство Марії з-поміж усіх 
інших земних жінок, як матері для Христа. Іконописець звертає ться до поширеної теми Одигітрії, але 
дає свою інтерпретацію твору, яка проявилася у типажі і духовній наповненості образу. Лик Богоро­
диці темно-вохристої карнації з підрум’яню, овальний, з миловидними рисами. Погляд очей спокій­
ний, звернений до того, хто стоїть перед іконою. У правій руці Богородиці -  біла квітка, що надає 
особливої чарівності і ніжності. Христос на лівій руці Матері, а в його руці блакитного кольору сфе­
ра; з-під гіматію виглядає одна ніжка. Переважаюча тепла гама кольорів (приглушений червоний і 
золотий) надає іконі одночасно урочистості і домашньої теплоти.

В іконі Богородиці Одигітрії XVIII ст. (1-601) із храму Архістратига Михаїла с. Грудки Камінь- 
Каширського району, без сумніву, виявляється майстерність волинського іконописця. Своєрідність 
ікони полягає у ліризмі і м'якій жіночності образу Богоматері. Плавні лінії силуету, шляхетний живо­
пис, із використанням традиційних кольорів благородних тонів, гра світла і тіней у пластичному мо­
делюванні вродливого обличчя української жінки створюють особливий настрій. Помітне намагання 
автора розкрити внутрішній світ персонажів: вираз карих очей Марії щирий і спокійний, в ньому від­
чувається мудра сила і ніжна ласка простої жінки -матері.[2]

На вже згаданій іконі, Христос зображений у легкому повороті до Матері, правою рукою він 
благословляє, у лівій -  Євангеліє. Вохристого кольору гіматій майже прикриває ніжки.

Вивчаючи ікони Богородиці Одигітрії з колекції Волинського краєзнавчого музею, аналізуючи 
зібрані матеріали, можна виявити основні відмінні риси волинських ікон Одигітрії, а також сформу­
лювати загальні тенденції формування і розвитку цього іконографічного типу у волинському іконо­
писі XVI- XVIII ст.. Волинським іконам Богородиці Одигітрії притаманне ліричне пом'якшене трак­
тування образів, що виявляється у легкому повороті персонажів одне до одного, нахилі голови Бого­
родиці до Дитини (з'являється у XVIII ст.). їм властиві риси народної творчості, наближення ликів 
персонажів до національного народного типу, намагання авторів розкрити внутрішній світ персона­
жів, індивідуалізація образів, психологізм. Ікони Богородиці Одигітрії вже з XVI ст. відзначені деко­
ративністю, що посилюється з часом. Традиційним для волинських ікон можна вважати поколінне 
зображення Богоматері. Поясне зображення зустрічається на пізніших іконах (кін. XVIII ст.), найчас­
тіше -  на двосторонніх процесійних. Можна зауважити більш вільний підхід волинських малярів 
XVIII ст. щодо вибору кольорів та одягу персонажів, їх поз та атрибутів. Тільки на іконах уніатської 
пори Богородиця та Христос зображуються в коронах. Найчастіше в руках Христа зображають сувій, 
рідше -  Євангеліє, на пізніх іконах (кін. XVIII ст.) -  державу. Іноді атрибут відсутній.

Ікони постійно жили поруч із православною людиною, брали участь у найважливіших подіях 
історії. Тому знайомство з іконографією -  це одночасно знайомство з нашим минулим. Образ Божої 
Матері має велике значення для православного іконопису. Отримавши широке поширення і надзви­
чайне розвиток, іїсонописні образи Богородиці і в наш час залишаються найбільш привабливими , 
зрозумілими, необхідними, і в той же час недостатньо вивченими. Багато ікон, будучи видатними 
творами мистецтва, відіграли помітну роль у історії та мистецтві всього світу. Розглянувши ікони Бо­
городиці Одигітрії ми з’ясували, що хоча іконопис і обмежується рамками канонів і догматів, саме в 
зображенні Богоматері іконописці отримали найбільшу свободу. Це привело до появи величезно! кі-
178



лькості варіантів написання образу Богородиці. За основними іконографічними схемами іконописцям 
вдалося створити цілу галерею ніжних, скорботних, урочистих, але завжди привабливих образів Бо­
жої Матері. Майстрам вдавалося втілити образ Богородиці -  як всепрощаючу Матір, Заступницю, яка 
жертовно віддає свого сина на спокутування людських гріхів. Поєднуючи в своїй творчості христи­
янський світогляд і талант художника, іконописці створили ряд неповторних, виразних і зворушли­
вих ікон Богоматері, які до цього часу знаходять відгук у душі кожної людини. А душевність образу 
Марії, її близькість до грішної і страждаючої людини стали причиною широкого розповсюдження 
ікон Богородиці.

Використані джерела:
1. Василевська С. Матеріали до каталогу волинської ікони XVI-XVIII ст. з фондів Волинського 

краєзнавчого музею. Світлана Василевська // Волинська ікона: дослідження та реставрація. Матеріали 
XIII міжнародної наукової конференції м. Луцьк -  м. Володимир-Волинський, 2-3 листопада 2006 
року. -  Луцьк, 2006“  С.49, 114с.

2. Вигодник А. Образ Богородиці «Одигітрії» в іконописі XVI-XYIII ст. на основі збірки Волин­
ського краєзнавчого музею. Ангеліна Вигодник. Наукова довідка -  12с.

3. Вигодник А. Сюжет «Коронування Богородиці» на волинських іконах XVII-XVIII ст.. Анге­
ліна Вигодник/ТВолинська ікона: питання історії і вивчення, дослідження та реставрації. Матеріали V 
міжнародної наукової конференції м. Луцьк, 27-28 серпня 1998 року. -  С.87-88.

4. Карпюк Л. Особливості живопису майстрів середовища «Волинського іконописця 1630 ро­
ку». Людмила Карпюк // Пам’ятки сакрального мистецтва Волині. Матеріали VIII міжнародної нау­
кової конференції, м. Луцьк, 13-14 грудня 2001 року.- С.22

5. Карпюк Л. Ікони «Богоматір нев'янучий цвіт» з колекції Волинського краєзнавчого музею. 
Символіка та іконографія. Людмила Карпюк //Волинська ікона: дослідження та реставрація. Матеріа­
ли XV міжнародної наукової конференції м. Луцьк, 25-26 вересня 2008 року. -  Луцьк,2008.-215с.

6. Овсійчук В., Крвавич Д. Оповідь про ікону / В. Овсійчук, Д. Крвавич. -  Львів: Інститут наро­
дознавства НАН України. - 2000. -  392с..

7. Пуцко В. До характеристики волинського іконопису XVII ст.. Василь Пуцко // Пам'ятки сак­
рального мистецтва Волині на межі тисячоліть: питання дослідження, збереження та реставрація. Ма­
теріали VI міжнародної конференції по волинському іконопису м. Луцьк, 1-3 грудня 1999року. -  
Луцьк, 1999.-С.60-67.

8. Кондаков Н.П. Иконография Богоматери / Н.П.Кондаков. -  Паломник. -  1998. -  2т. -  844с.
9. Чабан А. Петрушак П. Самобутність малярської культури художників Волині в іконах XVI- 

XVII століть. Анастасія Чабан Павло Петрушак // Волинська ікона: дослідження та реставрація. Ма­
теріали XIII міжнародної наукової конференції м. Луцьк -  м. Володимир-Волинський, 2-3 листопада
7006 nnirv — С 66
—  - - і------j  -


